# الجامع الجديد المعروف بجامع فرّق الأحباب بمدينة تارودانت بالمغرب الأقصى- دراسة آثارية معمارية

\*د.محمد السيد محمد أبورحاب

# ملخص:

شهدت مدينة تارودانت ازدهارًا عمرانيًا ومعماريًا كبيرًا طوال فترات تاريخها الإسلامي، ولازالت نماذج كثيرة من هذه العمائر باقية حتى الآن بحالة جيدة، وعلى الرغم من ذلك لم تحظ العمائر المتنوعة الباقية بهذه المدينة بعناية البحث والدراسة والتحليل، بمثل ما حظيت به مثيلاتها بالمدن الكبرى كفاس ومراكش والرباط، باستثناء محاولات لبعض الباحثين من أبناء تارودانت رغبة منهم في إحياء تراث مدينتهم العريق.

و لاشك أن إهمال دراسة وتوثيق هذه الآثار يهددها بإحداث إضافات وتجديدات قد تفقد الأثر قيمته التاريخية والأثرية، ومن هذا المنطلق كان التوجه لدراسة الجامع الجديد المعروف بجامع فرق الأحباب بمدينة تارودانت، الذي تباينت حوله آراء الباحثين، ففي حين أرجع البعض إنشائه إلى بداية دولة المرابطين على يد أبى بكر بن عمر اللمتوني، نسبه بعضهم إلى السلطان محمد الشيخ السعدي، بينما ذكر آخرون أنه شيد على يد ابنه السلطان عبد الله الغالب بالله، وذكر بعضهم الآخر أنه شيد في العصر المرابطي وجدد وزيد في مساحته على يد السلطان عبد الله الغالب بالله المذكور.

وقد أمكن من خلال دراسة هذا الجامع دراسة وصفية تحليلية، فضلاً عن الأدلة التاريخية والوثائقية، ومقارنة عناصره التخطيطية والإنشائية بمثيلاتها في الجامع الكبير الذي شيد على يد محمد الشيخ السعدي بتارودانت، تحديد منشئه وتاريخ إنشائه وهو السلطان عبد الله الغالب بالله الذي شيده قبل عام (٩٧٨ هـ / ١٥٧٠م) أو خلاله، وتحديد الاسم الذي كان يطلق على هذا الجامع في عصر الإنشاء، كما أوضحت الدراسة أن المساجد الجامعة التي شيدت بمدينة تارودانت في العصر السعدي، التي تتمثل في الجامع الجديد موضوع البحث والجامع الكبير، يتبعان نمطًا معماريًا مخالفًا للنمط المعماري للمساجد السعدية الأخرى الباقية المشيدة بمدينة مراكش.

<sup>♦</sup> قسم الآثار - كلية الآداب - جامعة أسيوط.

#### <u>़्Abstract :</u>

# Al-Jama Al-Jadid known as Farraq Al-Ahbab in the city of Taroudant, far Morocco (Architectural and Archaeological Study)

The city of Taroudant witnessed a significant constructional and architectural development during the periods of Islamic history. Many of the buildings of the city are still in a good condition, unlike its equivalents in the major cities of Fez, Marrakesh and El Rebat. The remaining buildings in the city did not receive any careful study and analysis, except for the attempts of the local researchers, who tried to revive the ancient heritage of their city.

The carelessness of studying and documenting these monuments expose them to additional and renovations that may cause the monuments' ruin that means losing their historical and archaeological value. That is why the study of the new mosque known as the mosque of Farraq AL Ahbab in the city of Taroudant became a necessity. The researchers had different views regarding the establishment of the mosque. Some of the researchers attributed its establishment to the beginning of El Morabteen state by Abu Bakr ibn Umar Allmtony, other researchers attributed it to Sultan Mohamed El Sheikh El Saadi, while others stated that it was built by his son Sultan Abdullah Elgaleb Bellah.

The descriptive and analytical study of this mosque, in addition to the historical and documental evidences and the comparisons of the elements of planning and construction with those in other mosques, enabled reserachers to determine its originator, who turned out to be Sultan Abdullah Elgaleb Bellah. He built it around 978 AH- 1570 AD. The study also determined the name of the mosque. Furthermore, the study showed that the mosques which were built in the city of Taroudant at the age of El Saadi are represented in the new mosque (which is the study's concern), and the big mosque, built by Sultan Mohamed El Sheikh the father of Abdullah Elgaleb Bellah, following an architectural pattern different from those of the Saadia architectural patterns at the city of Marrakesh.

بنيت مدينة تارودانت على يد أمراء بربر هشتوكة وجزولة قبل الإسلام<sup>(۱)</sup>، لذلك فهي تعتبر واحدة من أقدم وأعرق مدن المغرب الأقصى، وقد اكتسبت أهميتها منذ القدم نظرًا لثرواتها الطبيعية، وموقعها على ضفة وادى سوس، ولكونها مركزًا رئيسًا للقوافل التجارية لوقوعها وسط شبكة طرق التجارة بين المغرب وممالك السودان<sup>(۱)</sup>.

وقد جعل هذا الموقع لتارودانت أهمية خاصة، وسهل للإنسان منذ أقدم العصور الاستقرار بها، سواء قبل الفتح الإسلامي للمغرب، أو خلال مختلف مراحل تاريخ المغرب الإسلامي، إذ شهدت ازدهارًا اقتصاديًا وعمرانيًا وسياسيًا كبيرًا في عصرى المرابطين<sup>(٦)</sup> والموحدين<sup>(٤)</sup>، ولئن كانت قد فقدت كثيرًا من هذا الازدهار في العصرين المريني<sup>(٥)</sup> والوطاسي<sup>(٦)</sup>، فإنها بلغت أوج ازدهار ها في العصر السعدي (١٥٩-٩١٩) والوطاسي والوطاسي المريني المريني المريني المريني المريني المريني والوطاسي المريني المريني المريني المريني المريني والوطاسي المريني المريني المريني والوطاسي المنها بلغت أوج ازدهار ها في العصر السعدي (١٥٩-٩١٩) والوطاسي المريني المريني المريني المريني والوطاسي المريني المريني المريني المريني والوطاسي المريني المريني المريني المريني المريني والمريني والمريني المريني والمريني والمريني والمريني المريني والمريني و

(') الزياني (أبو القاسم، ت: ١٢٤٩هـ/١٨٣٦م): الترجمانة الكبرى في أخبار المعمور برًا وبحرًا، تحقيق عبد الكريم الفيلالي، دار نشر المعرفة للنشر والتوزيع، الرباط، ١٩٩١م، ص٧٩.

(٢) إبراهيم حركات: المغرب عبر التاريخ، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، ط٣، ١٩٩٣م، جـ٢، ص٩٩ أأحمد بزيد الكنساني: تاريخ تارودانت في العصر الوسيط حتى القرن الثامن الهجرى، منشورات نادى الغد الأدبى، تارودانت- المغرب، ١٩٩٩م، ص ح.

( $^{7}$ ) البيذق(أبوبكر بن على الصنهاجى، من القرن  $^{7}$  هـ $^{1}$  ام): أخبار المهدى بن تومرت وبداية دولة الموحدين، تحقيق عبد الوهاب بن منصور، دار المنصور للطباعة والوراقة، الرباط،  $^{1}$  ام،  $^{1}$  ابن القطان(أبو محمد حسن بن على بن محمد بن عبدالملك، توفى منتصف القرن  $^{1}$  الإمان نظم الجمان لترتيب ما سلف من أخبار الزمان، تحقيق د. محمود على مكى، دار الغرب الإسلامي، بيروت – لبنان،  $^{1}$  المناب المطرب أبى زرع(على بن عبد الله الفاسى،  $^{1}$  الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، دار المنصور للطباعة والوراقة، الرباط،  $^{1}$  المناب المعرب والمنصور للطباعة والوراقة، الرباط،

(<sup>†</sup>) الإدريسي (أبو عبدالله محمد بن محمد بن عبدالله بن إدريس الحمودي الحسني من القرن ٦هـ/١٢م): نزهة المشتاق في اختراق الأفاق، مكتبة الثقافة الدينية، دت، المجلد الأول، ص ص ٢٢٧-٢٢٨؛ ابن عذاري (المراكشي، ت: ٦٩٥هـ/١٢م): البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، قسم الموحدين، تحقيق إبراهيم الكتاني وآخرون، الجمعية المغرية التأليف والترجمة والنشر، دار الغرب الإسلامي، بيروت ــ لبنان، دار الثقافة للنشر والتوزيع، الدار البيضاء، ١٩٨٥م، ص ص٥٥٥، ٥٥٩.

(°) ابن خلدون(عبدالرحمن بن محمد الحضرمي، ت: ٨٠٨هـ/٢٠٦ م) تاريخ ابن خلدون المسمى العبر وديوان المبتدا والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ١٩٩٢م، المجلد السادس، ص٥٣٠؛ المجلد السابع، ص ص ٢٧٣، ٢٩٠، ٣٤٨

(<sup>۲</sup>) مارمول(كربخال، ألف كتابه بعد عام ۹۷۹هـ/۱۵۰۱م): إفريقيا، ترجمة دمحمد حجى و آخرون، الجمعية المغربية للتأليف والترجمة والنشر، مطابع المعارف الجديدة، الرباط، ط۳، ۱۹۸۸- ۱۹۸۹م، ج۲، ۱۷۸۸ محمد حجى: الحركة الفكرية بالمغرب في عهد السعديين، منشورات دار المغرب للتأليف والترجمة والنشر، مطبعة فضالة، ۱۹۸۸م، ج۲، ص٥٠٤؛ حركات: المرجع السابق، ج۲، ص١٧٨.

١٦٥٨م) الذي يعد العصر الذهبى لمدينة تارودانت، حيث صارت في مصاف المدن الكبرى كفاس ومراكش $(^{(\vee)})$ .

إذ قام محمد المهدى الشيخ بتجديدها كليًا بعد أن اتخذها منذ عام (١٥١هه/١٥١٥م) مقرًا له كنائب عن أبيه محمد القائم ثم أخيه أحمد الأعرج، ثم اتخذها عاصمة له بعد انفراده بالحكم عام (١٥١هه/١٥٢٥م) حتى انتقاله إلى مراكش عام (١٥١هه/١٥٤٥م)؛ لذلك فقد نسبت إليه وعرفت بـ"المحمدية" (١٠٥ وعلى الرغم من ذلك ظلت تارودانت قاعدة إقليم السوس، وحرص خلفاء المهدى على أن تتزايد أهمية هذه المدينة، وتكتمل لها كل المظاهر العمر انية والسياسية والعلمية التي لمراكش وفاس، فجعلوا فيها خليفة السلطان من أبنائه، ومقر قاضى الجماعة، ومفتى الديار السوسية (١٠٥٠).

غير أن أهمية مدينة تارودانت أخذت تتراجع وتضعف مكانتها مع مطلع القرن(١١١هـ/١٠م)، عقب وفاة أحمد المنصور الذهبي(١١١هـ/١٠هـ)، وأصبحت تابعة لمملكة مراكش، بعد انقسام المغرب إلى مملكتى فاس ومراكش، بسبب تنازع أبناء المنصور على العرش(١٠٠).

كما تضررت تارودانت من تنافس الحاحيين والسملاليين للسيطرة عليها(۱۰٬۰ ورغم أنها شهدت فترة هدوء نسبيًا بعد دخولها في نفوذ العلويين سنة (۱۰۸۱هـ/۱۲۷۰م) (۱۱٬۰ حيث اتخذوها عاصمة لإقليم السوس، ومقرًا لنائب السلطان على هذا الإقليم، إلا أن موقعها

( $^{(\vee)}$  مـارمول: المصـدر السـابق، جـ $^{(\vee)}$ ، ص $^{(\vee)}$ الفشـتالى(عبدالعزيز بـن محمـد، ت:  $^{(\vee)}$  مـاهـ/ $^{(\vee)}$  مناهل الصفا في مآثر موالينا الشرفا، تحقيق د. عبد الكريم كريم، منشورات جمعية المؤرخين المغاربة، الرباط ــ المغرب، ط $^{(\vee)}$  م،  $^{(\vee)}$  م،  $^{(\vee)}$  م.

(^) مارمول: المصدر السابق، جـ ٢، ص ص ٣٠-٣١؛ مؤرخ مجهول: تاريخ الدولة السعدية التكمدارتية، تحقيق عبد الرحيم بنحادة، دار تينمل للطباعة والنشر، مراكش، ٩٩٤م، ص ٣٠؛ الفشتالي: المصدر السابق، ص ٢٥٣٠.

(<sup>٩)</sup> حجى: المرجع السابق، جـ٢، ص٥٠٤؛ مصطفى بنعلة: تاريخ الأوقاف الإسلامية بالمغرب في عصر السعديين من خلال حوالات تارودانت وفاس، منشورات وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، المملكة المغربية، ٧٠٠٧م، جـ١، ص ٣٨٧.

(۱۰) إبراهيم حركات: السياسة والمجتمع في العصر السعدي، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، ١٩٨٧م، ص٩٩٩.

(۱۱) ابن الوقاد (محمد بن عبد الرحمن التلمساني، توفي بعد ۱۰۹۸هـ/۱۹۸۷م): تارودانت فيما بين (۱۰۹۸ مل ۱۰۷۸ مل خلال مقيدات ابن الوقاد التلمساني، دراسة وتحقيق د. نور الدين صادق، تارودانت، ۱۹۹۸م، ص ۲۸۸ الإفراني (محمد الصغير بن الحاج بن عبد الله المراكشي، توفي بعد عام ۱۱۵۷ هـ (۱۷٤٥م): نزهة الحادي بأخبار ملوك القرن الحادي، تحقيق عبد اللطيف الشادلي، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ۱۹۹۸م، ص ص ۳۱۱، ۲۰۷.

(۱۲) الإفرانى: المصدر نفسه، ص ص ٧٠٤، ٤٢٨؛ الضعيف الرباطي (محمد بن عبد السلام بن أحمد بن محمد، كان حيًا حتى عام ١٢٣٨هـ/١٨١٨م): تاريخ الدولة العلوية السعيدة من نشأتها إلى أواخر عهد مولاى سليمان، تحقيق محمد البوزيدي الشيخى، دار الثقافة للنشر والتوزيع، الدار البيضاء، ١٩٩٨م، جـ١، ص ١٥٠.

الاستراتيجي، وما كانت تتوفر عليه من موارد اقتصادية مهمة، أغرى بعض أمراء الأسرة العلوية بالاستقلال عن نفوذ الدولة المركزية والدعوة لأنفسهم، لذلك أصبحت تارودانت مسرحًا لكثير من القلاقل والثورات(١٠٠).

وقد كان من نتائج هذه الصراعات - ولاشك - إهمال العمارة والعمران، فضلاً عن تدمير كثير من المنشآت المعمارية بتارودانت، من جراء الحصار وضربات المدافع، وعلى الرغم من ذلك مازالت هذه المدينة تحتفظ بكثير من الآثار المتنوعة من عمائر دينية ومدنية وعسكرية، تمثل فترات تاريخية مختلفة، مع ملاحظة أن جلها يرجع إلى عصر الأشراف السعديين وما بعده، لكن لم تحظ هذه العمائر بعناية البحث والدراسة والتحليل، باستثناء محاولات لبعض الباحثين من أبناء تارودانت، رغبة منهم في إحياء تراث مدينتهم العريق، بينما لم يشر إلى هذه الآثار في المؤلفات الشهيرة عن عمائر المغرب الأقصى والغرب الإسلامي بصفة عامة (١٠).

ولاشك أن إهمال دراسة وتوثيق آثار مدينة تارودانت - وغيرها من البوادى والأقاليم المغربية - يهددها بإحداث إضافات وتجديدات قد تفقد الأثر قيمته التاريخية والأثرية، سيما وإذا كانت هذه التجديدات - وهو الغالب - عشوائية وغير علمية، بالإضافة إلى أن التعديات وسوء استغلال هذه الآثار لعدم معرفة قيمتها التاريخية والأثرية قد يعجل باندثارها، وغير خاف ما يترتب على ذلك من فقد لحلقات مهمة من تاريخ هذه المدينة بصفة خاصة، وتاريخ المغرب على وجه العموم.

ومن هذا المنطلق كان التوجه لدراسة الجامع الجديد المعروف بجامع فرق الأحباب بمدينة تارودانت، الذي تباينت حوله آراء الباحثين، ففي حين أرجع البعض إنشاءه إلى بداية دولة المرابطين على يد أبى بكر بن عمر اللمتوني(٥٠)، نسبه بعضهم إلى السلطان

(۱۳) الضعيف الرباطى: المصدر نفسه، جـ١، ص ص١٧٤، ١٨٧، ١٨٩؛ الناصري(أبو العباس أحمد بن خالد السلاوى، ت: ١٣١٥ هـ/١٨٩م): الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى، تحقيق جعفر ومحمد الناصري، دار الكتاب، الدار البيضاء، المغرب، ١٩٥٤م، جـ٧، ص ص ٦٨- ٦٩، ٩١٠نور الدين

صادق: صعوبات التأريخ المحلي بالمغرب- تاريخ تارودانت نموذجًا، بحث نشر في مجلة أمل، عدد مزدوج ٢٢- ٢٣، السنة الثامنة، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ٢٠٠١م، ص ١٤٤

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> انظر على سبيل المثال: كتاب مؤتمر المعمار المبنى بالتراب في حوض البحر الأبيض المتوسط، تنسيق محمد حمام، منشورات كلية الأداب والعلوم الإنسانية بالرباط، سلسلة ندوات ومناظرات رقم ۸۰، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ۱۹۹۹م؛

Marçais, G., L'Architecture Musulmane d'occident Tunisie, Algérie, Maroc, Espagne et Sicile, Paris, 1954. 

Terrasse, H., Histoire du Maroc, Casablanca, 2Vols., 1949

<sup>(</sup>١٠) محمد لكثيرى وعبدالكريم لحراش: الجامع الأعظم بتارودانت دراسة في الجانب التاريخى والعلمى، بحث لنيل الإجازة في الدراسات الإسلامية، كلية الأداب والعلوم الإنسانية بأكادير، جامعة= =ابن زهر، المغرب، ١٩٩٧م، ص٤؟ مولود شهبون: المونوغرافية الثقافية لإقليم تارودانت، وزارة الشئون الثقافية، المندوبية الإقليمية، تارودانت، المملكة المغربية، ١٩٩٩م، ص٠٢٠

السعدي محمد المهدى الشيخ (١٦)، بينما ذكر آخرون أنه شيد على يد ابنه السلطان عبد الله الغالب بالله (١١)، وذكر بعضهم الآخر أنه شيد في العصر المرابطي وجدد وزيد في مساحته على يد عبد الله الغالب بالله المذكور (١١)، ولعل السبب في هذا التباين هو خلو هذا الجامع من أي نص تأسيسي يحدد منشئه وتاريخ إنشائه.

ولمناقشة ما سبق تجدر الإشارة إلى أن المصادر التاريخية - القليلة - التي تطرقت بالحديث عن المنشآت المعمارية بمدينة تارودانت، أشارت إلى اشتمال هذه المدينة على ثلاثة جوامع للخطبة في تاريخها الإسلامي، أولها هو جامع القصبة الذي يعد أقدم مساجد هذه المدينة باعتباره داخل القصبة التي يرتبط وجودها بالوجود السياسى للدولة المغربية بسوس، حيث يقيم الوالى أو نائب السلطان والحامية العسكرية وغيرهم من موظفى الدولة، وبالتالى كان لابد من وجود مسجد بالقصبة لتأدية فروضهم، سيما وأن مدينة تارودانت ظهرت في أخبار الفتح الإسلامي لإقليم السوس كعاصمة لهذا الإقليم ومتجمع لقبائله ومستقر لولاته أن، وباستثناء الأدارسة الذين اتخذوا من أغمات قاعدة لمنطقة سوس وأصبحت تارودانت تابعة لأغمات من الناحية الإدارية (١٠)، ألى أن أصبحت في عهد محمد العصر المرابطي وما بعده مركزًا إداريًا لمنطقة سوس (١٠)، إلى أن أصبحت في عهد محمد الشيخ السعدى عاصمة لدولة الأشراف السعديين كما سبقت الإشارة (١٠٠).

وتعتبر أقدم إشارة وردت في المصادر التاريخية عن جامع قصبة تارودانت - على حد علمى - تلك التي أوردها ابن عذارى(ت: ١٩٥هه/١٢٥م) في سياق حديثه عن تخريب على بن يدر الزكندرى لمدينة تارودانت عام(١٥١هه/١٢٥٦م) الذي: (لم يبقَ بها إلا جامع الخطبة في قصبة الحصن – يقصد تارودانت – المذكور)(").

ولا يزال هذا المسجد قائمًا حتى الآن بالجهة الغربية لقصبة تارودانت التي تقع بدورها بالقطاع الشمالي الغربي من المدينة (خريطة ١)، ويشغل حاليًا مساحة مربعة غير منتظمة الأضلاع تبلغ نحو ٢٥٠م ، ويشتمل رواق قبلته على أربع بلاطات تمتد بموازاة جدار

<sup>(</sup>١٦) مصطفى بنعلة: المرجع السابق، جـ١، ص٤٩٩.

<sup>(</sup>۱۷)زكي علّي: أهم الآثار التاريخية بتارودانت، بحث نشر في مجلة الصديق، العدد الثاني، جمعية أصدقاء الثقافة والفن بتارودانت، المغرب، إبريل ١٩٧٧م، ص ١١٧ لكثيرى ولحراش: المرجع السابق، ص٤.

<sup>(</sup>۱۸) مولود شهبون المرجع السابق، ص۲

<sup>(</sup>١٩) أحمد بزيد: المرجع السابق، ص ص٢٨- ٣٦.

<sup>(</sup>۲۰) الناصرى: المصدر السابق، جـ١، ص١٧٠

<sup>(</sup>۲۱) البيذق: المصدر السابق، ۷۷؛ ابن عذارى: المصدر السابق، قسم الموحدين، ص٥٩٥؛ ليون الإفريقي(الحسن بن محمد الوزان، توفى بعد عام ٩٥٧ هـ/١٥٥٠م): وصف إفريقيا، ترجمة د. محمد حجي ود محمد الأخضر، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ١٩٨٣م، جـ ١، ص ١١٧.

<sup>(</sup>۲۲) الفشتالي: المصدر السابق، ص٢٥٣.

<sup>(</sup>۲۲) ابن عذارى: المصدر السابق، قسم الموحدين، ص٥٥٥.

القبلة، ولهذا الجامع مئذنة مكونة من طابقين مربعي المسقط على غرار المآذن المغربية، يبلغ ارتفاعها الكلى من مستوى أرضية الشارع نحو ٢٥(٢٠)، وقد تعرض هذا الجامع لكثير من الإصلاحات والتجديدات، التي غيرت - فيما يبدو - من شكله المعماري الذي كان عليه عندما كانت القصبة مركزًا للسلطة والحكم في البلاد.

أما ثانى جوامع مدينة تارودانت، فهو الجامع الكبير أو الجامع الأعظم، ويقع بالجهة الجنوبية الشرقية لتارودانت بالقرب من باب الزرگان أحد الأبواب القديمة لهذه المدينة (خريطة ١)، وقد شيده السلطان السعدي محمد المهدى الشيخ في إطار تجديده لمدينة تارودانت، فيما بين (779-709-709 هـ/701-330 م)، وهو مازال قائمًا بحالة جيدة، ويشغل مساحة مربعة الشكل تقريبًا تبلغ نحو 770-70 ، وتخطيطه عبارة عن صحن أوسط مكشوف محاط بأربعة أروقة أكبر ها وأعمقها رواق القبلة، الذي يشتمل على خمسة بلاطات موازية لجدار القبلة (شكل ١)، وله مئذنة مكونة من طابقين مربعي المسقط، يبلغ ارتفاعهما الكلى من مستوى الأرض 770-60.

وأما ثالث جوامع الخطبة بمدينة تارودانت، فهو الجامع الجديد موضوع البحث الذي يعرف حاليًا بجامع فرق الأحباب ومفرق الأحباب، والواقع لم ترد أية إشارة عن هذا الجامع في المصادر التاريخية المتاحة – على حد علمى – إلا عند الإفرانى في كتابه "صفوة من انتشر"، وذلك في سياق حديثه عن أحد الشيوخ الذين تولوا التدريس بهذا الجامع، وهو الشيخ أبو العباس أحمد بن يحيى السوسي(ت: ٣٠ ١ ٨ - ١ ٦٢ م) حيث ذكر، أنه: (كان رحمه الله عاكفًا على تعليم الطلبة، مجتهدًا في الإقراء بالجامع الجديد من تارودانت) (١٠٠، وقد سكت الإفراني عن اسم منشئ هذا الجامع وتاريخ إنشائه، وإن كان نعته لهذا الجامع بـ"الجديد" يفيد أنه كان أحدث جامع شيد بمدينة تارودانت حتى النصف الأول من القرن (١١ هـ/١٥).

وتأتى الأدلة الوثائقية لتميط اللثام عن هذه الجوانب، وتتمثل في وثيقة وقفية مؤرخة بعام(٩٧٨هـ/٩١٠م)، تتضمن لائحة من العقارات التجارية والبساتين وعدة حوانيت وقفها السلطان السعدي عبد الله الغالب بالله على "الجامع الجديد" الذي شيده بمدينة تارودانت، بما نصه: (حبس مولانا عبد الله .... جميع الأجنة .... وجميع الحوانيت .... بسوق مفرق الأحباب .... على الجامع الجديد الذي أنشأ بناءه داخل المدينة المذكورة .....) (٢٠٠)٠٠

<sup>(</sup> $^{(Y^{\epsilon})}$  زکی علی: المرجع السابق، ص ص $^{(Y^{\epsilon})}$  اکثیری ولحراش: المرجع السابق، ص ص $^{(Y^{\epsilon})}$  عومولود شهبون: المرجع السابق، ص $^{(Y^{\epsilon})}$ .

<sup>(</sup>۲۰) محمد أبو رحاب: العمائر الدينية والجنائزية بالمغرب في عصر الأشراف السعديين- دراسة آثارية معمارية، دار القاهرة، القاهرة، ۲۰۸۸م، ص ص۲۳۲-۲٤٩.

<sup>(</sup>٢٦) الإفراني: صفوة من انتشر من أخبار صلحاء القرن الحادي عشر، تحقيق د. عبد المجيد خيالي، مركز التراث الثقافي المغربي، الدار البيضاء – المغرب، ٢٠٠٤م، ص ٩٦

<sup>(</sup>۲۷) مصطفى بنعلة: المرجع السابق، جـ١، ص٤٩٩.

ويتضح من خلال هذا النص بناء السلطان عبد الله الغالب بالله السعدي لمسجد جامع بمدينة تارودانت، عرف بـ"الجامع الجديد"، وأنه شيد قبل عام (٩٧٨ هـ/١٦٢م) أو خلاله، وهو العام الذي خصص فيه هذا السلطان جملة من الأوقاف للصرف على هذا الجامع، كما كشفت الوثيقة عن وجود سوق بمدينة تارودانت في العصر السعدي عرف بسوق "مفرق الأحباب"، ولئن كنا لا نعرف موقع هذا السوق من الجامع ولا سبب تسميته بهذا الاسم، إلا أنه يرجح أن يكون اسمه قد انسحب على هذا الجامع، حيث لا يعرف لدى العامة إلا بجامع فرق الأحباب أو مفرق الأحباب كما سبقت الإشارة، في حين تعزو الروايات الشفهية سبب هذه التسمية ؛ لكون أناس من الصالحين تفرقوا فيه بعدما اجتمعوا (٢٠٠٠)، مع الأخذ في الاعتبار أن تسمية الجامع بفرق أو مفرق الأحباب لم يرد لها ذكر في المصادر التاريخية والوثائقية التي ترجع إلى العصر السعدي وما بعده، وإنما كان يشار إليه بـ"الجامع الجديد" (٢٠٠٠ و"جامع الأحباب"(٢٠٠)، و"جامع أم الأحباب "(٢٠٠) ، و"جامع الأحباب "(٢٠٠) ،

وتشير عبارة "أنشأ بناءه" التي وردت في الوثيقة الوقفية السابق الإشارة إليها، إلى أن ما قام به عبد الله الغالب بالله السعدي بهذا الجامع - موضوع البحث - هو إنشاء وليس تجديدًا أو زيادة في مساحة جامع مرابطي قديم، ومما يؤكد ذلك تعرض منشآت مدينة تارودانت منذ نهاية العصر المرابطي في النصف الثاني من القرن(٦هـ/١٢م)، وحتى دخولها في طاعة الدولة السعدية (٩٢٠هـ/١٥٩م) للخراب والهدم عدة مرات، كان أولها تلك التي قام بها - كما سبقت الإشارة - على بن يدر عام (١٥١هـ/١٥٣م)، إذ تعمد هذا الثائر تخريب تارودانت باعتبارها من أهم حصون الموحدين، ومستقر قواتهم: ( فأباد آثاره، وزلزل قواعده، وأزال أسواره، واستأصل جميعه، وهدم دياره ) (٣٠٠)، ولم يتركها ابن يدر وفقًا لما ذكره ابن عذاري- وهو شاهد عيان جدير بالاعتماد عليه – إلا وقد: ( استولى وفقًا لما ذكره ابن عذاري- وهو شاهد عيان جدير بالاعتماد عليه الإ جامع الخطبة في عليها الخراب ... حتى صيرها كالقفر درسًا وعفاءً ... ولم يبق بها إلا جامع الخطبة في قصبة الحصن المذكور) (٢٠٠٠)، وعلى إثر خضوع هذا الثائر، جدد الموحدون تارودانت، وأحضروا لها الصناع وأبواب الحديد من عاصمتهم مراكش، إلا أن ابن يدر ثار من وأحضروا لها الصناع وأبواب الحديد من عاصمتهم مراكش، إلا أن ابن يدر ثار من

<sup>(</sup>۲۸) مصطفى بنعلة: نفس المرجع والجزء والصفحة.

<sup>(</sup>٢٩) الإفراني: المصدر السابق، ص٩٦.

<sup>(</sup>٢٠)مصطفى بنعلة: المرجع السابق، جـ ٢، وثيقة رقم ٢٠، ص٢٩٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣١)</sup>محمد المنوني الخزائن العلمية بمدينة تارودانت وما إليها،بحث نشر في مجلة دعوة الحق، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، مطبعة فضالة، المحمدية، المغرب، أغسطس سبتمبر ١٩٩٠م، ص ٢٠

<sup>(</sup>٣٢) مصطفى بن عمر المسلوتى: الحركة العلمية في الجامع الكبير بمدينة تارودانت خلال القرنين العاشر والحادى عشر الهجريين، بحث نشر في مجلة دعوة الحق، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، مطبعة فضالة، المحمدية، المغرب، يناير – فبراير، ١٩٩٧م، ص ٨٨.

<sup>(</sup>٣٣) ابن عذاري المصدر السابق، قسم الموحدين، ص٥٩

<sup>&</sup>lt;sup>(٣٤)</sup> ابن عذارى: المصدر نفسه، قسم الموحدين، ص ٤٥٥.

جديد، وخرب تارودانت حتى صارت: (طللاً دارسًا )(٥٠٠) ، و (قفرًا خلاءً إلا قليلاً من الدور بخارجها )(٢٠٠) •

وفى العصرين المرينى والوطاسى فقدت تارودانت كثيرًا من ازدهارها العمرانى والمعمارى، نتيجة للصراع الدائر بين المرينين وآل بنى يدر وعرب المعقل(٢٠٠)، فضلاً عن ذلك فقد تأثرت هذه المدينة بأزمة التجارة القافلية، التي نجمت عن الحصار الذي فرضه الإيبيريون على السواحل الأطلسية المغربية، منذ احتلال البرتغال مدينة سبتة (٨١٨هـ/٥١٤م)، كما وقعت المنافذ البحرية السوسية – أكادير وماسة – بدورها تحت النفوذ البرتغالي(٢٠٠٠).

وقد ترتب على تدهور الأوضاع الاقتصادية والسياسة بتارودانت، انكماش حركة العمران، وتدمير كثير من المنشآت المعمارية، حتى أصبحت في مطلع القرن (١٠هـ/١٦م) تنافسها قرى تيدسى وتيوت البسيطة بضواحيها(٢٠٠)، كما شهد بذلك ليون الإفريقى الذي زار تارودانت آنذاك، ووصف حاضرها بأنها أقل سكانًا من بعض المدن المجاورة لها وقصبتها المرينية خربه(٢٠٠)،

إضافة إلى ما سبق يلاحظ اتفاق العناصر الإنشائية والتخطيطية للجامع الجديد – موضوع البحث- الذي شيده السلطان عبد الله الغالب بالله السعدي (شكل ٢)، مع مثيلاتها بالجامع الكبير الذي شيده والده محمد المهدى الشيخ بذات المدينة (شكل ١)، فقد شيدت جدران كل منهما بالطابية، بينما شيدت الدعامات والعقود التي تعلوها بالآجر، واستخدم الخشب في تسقيف الجامعين كليهما، كما يشغل كل منهما مساحة مربعة الشكل تقريبًا، تخطيطها عبارة عن صحن مكشوف في الوسط محاط بأربعة أروقة أكبرها وأعمقها رواق القبلة، ويلاحظ أن عقود بائكات المسجدين كليهما تمتد بموازاة جدار القبلة (الشكلان ١، ٢)، مما يشير إلى تأثر تخطيط الجامع الجديد بالجامع الكبير السابق عليه في الإنشاء، وإن كان الأخير يكبره في المساحة،

مع الأخذ في الاعتبار أن المساجد الجامعة الأخرى الباقية من العصر السعدي والتى توجد كلها بمدينة مراكش، تمتد عقود بائكاتها عمودية على جدار القبلة، وتتمثل في جامع الحرة أو باب دكالة الذي شيدته لالة مسعودة زوجة محمد المهدى الشيخ فيما بين (٩٦٥- ٩٩هـ/١٥٥٧- ١٥٨٦م) (شكل٣)، وجامع الأشراف أو المواسين الذي شيده عبد الله الغالب بالله (٩٧٠هـ/١٥٦م) (شكل٤)، وجامع أبى العباس السبتى الذي شيده أبو فارس عبد العزيز بن أحمد المنصور (١٠١٠هـ/١٠٦م) (شكل٥)، وأخيرًا جامع الزاوية

<sup>(</sup>۳۰) ابن عذارى: المصدر نفسه، قسم الموحدين، ص٥٩٠.

<sup>(</sup>٢٦) ابن خلدون. المصدر السابق، المجلد السادس، ص ص ٣١١، ٣١٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۷)</sup> مارمول: المصدر السابق، جـ، ص٣١.

<sup>(</sup>۲۸) إبراهيم حركات: السياسة والمجتمع، ص٢٩

<sup>(</sup>٢٩) محمد حجي المرجع السابق، جـ ٢، ص ٤٠٥

<sup>(</sup>٤٠) ليون الإفريقي: المصدر السابق، جـ١، ص١١٧.

الجزولية (شكل ٦) (۱٬۰۰۰) والذي نسبه بعض الباحثين إلى السلطان أحمد الأعرج فيما بين (٣٢٠ - ٩٤٦) هـ/١٥١م) (۲۰۰۰) •

هكذا يتضح تنوع تخطيطات المساجد السعدية، حيث وزعت بلاطات أروقتها وفقًا لنمطين مختلفين، أحدهما بموازاة جدار القبلة وتمثله مساجد مدينة تارودانت وهي الجامع الكبير والجامع الجديد- موضوع البحث-(الشكلان ١، ٢) فضلاً عن جامع القصبة رغم ما تعرض له من تجديدات كما سبقت الإشارة، أما النمط الثاني فتتجه عقود بائكاته عمودية على اتجاه جدار القبلة، وتمثله كل المساجد السعدية الباقية بمدينة مراكش السابق الإشارة إليها(الأشكال ٣-١).

وإذا كان النمط الأول لم يكتب له الشيوع في مساجد الغرب الإسلامي بصفة عامة، حيث طبق في جامعي القرويين والأندلس بفاس القديمة (الشكلان ١٨٨)، ثم ظهر في بعض المساجد المرينية كمسجد شالة (شكل ١)، ومسجد الشرابليين بفاس القديمة (شكل ١)، ومسجد الزهر بفاس القديمة (شكل ١١)، وجامع المدرسة البوعنانية بفاس القديمة أيضًا (شكل ١١)، ومسجدي جزام بن القديمة (شكل ١٢)، وجامع باب الجيسة بفاس القديمة أيضًا (شكل ١٢)، ومسجدي جزام بن عامر ورأس عين أزليتن بذات المدينة، فإن النمط الثاني انتشر انتشارًا كبيرًا في بلاد المغرب والأندلس، بخلاف بلاد الشرق الإسلامي التي طبق هذا النمط في نماذج قليلة منها، كمسجد دمغان بإيران (١٣١-١٠٧هها هـ/٥٠-١٨٥م)، وجامع أبى دلف بالعراق (٥٤٢هـ/ ١٨٥م)، بينما نراه بالغرب الإسلامي في جامع قرطبة على عهد عبد الرحمن الداخل، وفي مساجد المغرب الأدنى كجامع سيدي عقبة بالقيروان، وجامع الزيتونة بتونس، وجامع سوسة، وفي المساجد الموحدية والمرينية من بعدها، باستثناء بعض النماذج السابق الإشارة إليها، وفي كثير من المساجد العلوية اللاحقة على العصر السعدي.

ولعل الظروف المناخية بهذه البلاد كانت هي السبب وراء شيوع تعامد البلاطات على اتجاه جدار القبلة داخل أروقة مساجدها، فنظرًا لبرودة الجو الشديد ببلاد الغرب الإسلامي جاءت جدران وأسقف أروقة الصلاة بمساجدها خالية من الفتحات النافذة والملاقف أو المناور المكشوفة، لذلك أصبح الصحن المكشوف هو العنصر الرئيس في تزويد هذه الأروقة بالتهوية والإضاءة اللازمة للأنشطة المختلفة المنعقدة بداخلها، من صلاة ودروس علمية، ومن ثم فإن تعامد البلاطات على اتجاه جدار القبلة يسمح بدخول الضوء والهواء من الصحن إلى هذه الأروقة دون عوائق، وقد اتبع ذلك أيضًا شيوع استخدام عقد حدوة

للإستزادة عن هذه المساجد، انظر: محمد أبور حاب: المرجع السابق، ص ص 771-771، 77-77 77-77

<sup>(42)</sup> De Castres, H., Le Cimetière de D.Jama El Mansour, Hespéris, Tome VII, Libraose, Pairs, 1932, P348.

الفرس في عمائر الغرب الإسلامي بصفة عامة، نظرًا لأن اتساع فتحته وارتفاعها تسمح بنفاذ كمية من الضوء والهواء إلى داخل المنشآت أكثر من غيره من العقود الأخرى ته.

# الدراسة الوصفية للجامع الجديد بتارودانت: الموقع:

يقع هذا الجامع بوسط مدينة تارودانت في الجهة الشمالية الغربية(خريطة)، يحده من الجهة الغربية شارع ضيق يعرف بزنقة مجمع الأحباب، يفصل هذا الجامع عن الميضأة الملحقة به(شكل٢)، ويطل بواجهته الشمالية على شارع إبراهيم الروداني، أما الواجهة الشرقية فقد حجبت بمبان حديثة شيدت بملاصقتها، ويحده من الجهة الجنوبية شارع يعرف بزنقة المسجد،

## أعمال الإصلاح والتجديد بالجامع:

تعرض هذا الجامع لكثير من أعمال الترميم والتجديد وكذلك للتعديات بعد العصر السعدي، مما أفقده كثير من وحداته وعناصره المعمارية والزخرفية، ففي عام ١٩٣٣م هدمت المئذنة الأصلية للجامع واستعيض عنها بمئذنة حديثة مستطيلة المسقط مازالت قائمة أعلى كتلة مدخل الواجهة الجنوبية للجامع (الوحة ١)، ولئن كنا لا نعرف الشكل المعماري للمئذنة الأصلية التي هدمت ولا نتوفر على صور فوتوغرافية لها، إلا أنه يمكن القول في ضوء تأثر العناصر الإنشائية والتخطيطية لهذا الجامع بمثيلاتها في الجامع الكبير المعاصر له، إن هذه المئذنة كانت تشبه مئذنة الجامع الكبير التي مازالت قائمة بحالة جيدة (لوحة ٢)، أي إنها كانت مكونة من طابقين مربعي المسقط، وزينت واجهاتها الأربعة بزخرفة هندسية متكررة على هيئة شبكة من معينات متصلة، بداخلها تربيعات من الزليج المتعدد الألوان، ويؤكد ذلك ما ذكره الفشتالي (ت: ١٠٣١هـ/١٦٢٩م) في سياق وصفه لمآذن مساجد مدينة تارودانت في العصر السعدي، بقوله: (والمآذن المفرطة بلأليء النجوم) (١٠٥٠).

وفى منتصف الأربعينيات من القرن الماضى أزيل السقف الخشبى الذي كان يغطى الأروقة الأربعة للجامع (٤٠٠)، واستبدل بسقف مسطح من الخرسانة المسلحة مازال قائمًا حتى الآن، ويمكن تصور الشكل العام الذي كان عليه هذا السقف الخشبى من خلال السقف الخشبى الذي يغطى أروقة الجامع الكبير ومازال بحالة جيدة (اللوحات ٢-٦)، ثم أزيلت

<sup>(</sup>٤٦) أحمد فكرى: المسجد الجامع بالقيروان، مطبعة المعارف ومكتبتها بمصر، ١٩٣٦م، ص٧٦٠ وللمؤلف نفسه: مسجد الزيتونة الجامع بتونس، بحث نشر في المجلة التاريخية المصرية، المجلد الرابع، العدد الثاني، مايو ١٩٥٦م، ص٨١٠.

<sup>(</sup>٤٤) لكثيرى ولحراش المرجع السابق، ص٦

<sup>(</sup>٤٥) الفشتالي: المصدر السابق، ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٤٦) لكثيرى ولحراش المرجع السابق، ص٥.

السقاية الملحقة بهذا الجامع والتى كانت بملاصقة المدخل الرئيس بالواجهة الغربية للجامع «»، وكذلك اندثرت المدرسة الملحقة بالجامع والتى كانت تلاصق واجهته الشمالية، وشيد مكانها حاليًا مساكن تابعة للأوقاف «»، كما كان ملحقًا بهذا الجامع خزانة للكتب وردت الإشارة إليها في كثير من الوثائق، وكانت تضم مجموعة كبيرة من المخطوطات والمؤلفات «»، غير أنها اندثرت حاليًا ولم يبق أثر لمحتوياتها بالجامع •

كما أجرت إدارة الأحباس تجديدات على هذا الجامع فيما بين(١٩٨٣-١٩٨٤م)، وتركزت على ترميم جدرانه الداخلية وبخاصة جدار القبلة، غير أن هذا الترميم طمس كثير من النقوش والزخارف الأثرية المنفذة على تلك الجدران فقد كان هذا الجامع كغيره من مساجد تارودانت في عصر السعديين مزينة وفقًا لرواية الفشتالي شاهد العيان بزخارف متنوعة وقد على متنوعة وقا المناهد العيان برخارف متنوعة وقد كان هذا العيان وللمناهد المناهد العيان وللمناهد العيان وللمناهد العيان وللمناهد العيان وللمناهد المناهد وللمناهد ولائد وللمناهد ولل

# التخطيط المعماري للجامع (شكل ٢):

يشغل هذا الجامع مساحة من الأرض مربعة الشكل تقريبًا تبلغ نحو ١٥٠٠م، وتخطيطه عبارة عن صحن مكشوف في الوسط محاط بأربعة أروقة، أكبرها وأعمقها رواق القبلة، كما تضمن الجامع بعض الوحدات المعمارية الأخرى، بعضها داخل حدود عمارته كبيت المنبر ومصلى الجنائز وخزانة الكتب، وبعضها خارج حدوده كالميضأة والسقاية والمدرسة،

وقد استخدمت الطابية المكونة من الطين المخلوط بالجير والرمل في بناء جدران الجامع التي يبلغ سمكها ام، في حين شيدت الدعامات والعقود بالآجر، واستخدم الخشب في صناعة الأسقف وصناعة الأبواب والشبابيك وما به من أثاث ديني كالمنبر، كذلك استعمل الجص في كسوة الجدران •

#### الوصف المعماري للجامع:

أولاً-الوصف الخارجي:

# الواجهة الغربية (اللوحتان٧، ٨):

هى الواجهة الرئيسة لهذا الجامع، ويبلغ طولها نحو ٥٠,٥٥م، ويلاحظ أنها تمتد في استقامة واحدة ويتوسطها مدخل بارز، ويتوج هذه الواجهة رفرف خشبى مائل غطى بحطات من القرميد(اللوحتان ١٨، ١٠)٠ مدخل الواجهة الغربية(لوحة ٩):

<sup>,</sup> 

<sup>(&</sup>lt;sup>۲۷)</sup> لكثيري ولحراش: نفس المرجع والصفحة.

<sup>(&</sup>lt;sup>(4)</sup> مصطفى المسلوتى: المرجع السابق، ص۸۸. (<sup>(4)</sup> محمد المنونى: المرجع السابق، ص٦٠.

<sup>(</sup>٥٠) زكى على: المرجع السابق، ص١٧؛ لكثيرى ولحراش: المرجع السابق، ص٥.

<sup>(°</sup>۱) الفشتالي: المصدر السابق، ص٢٥٣.

يلاحظ أنه يبرز عن سمت هذه الواجهة بمقدار ١٩٥، م، ويبلغ اتساع واجهته ١٥٥٥، م، بصدر ها فتحة باب اتساعها ٢٠٤٥م وارتفاعها ١٥٤٠م، يعلوها عقد على هيئة حدوة فرس مدبب محاط بآخر زخرفي على هيئة حدوة فرس أيضًا ذي حواف مفصصة، ويغلق عليها باب خشبي من مصراعين زين كل مصراع منهما بسبعة صفوف من رءوس المسامير، ويتوج واجهة هذا المدخل حطات مائلة من القرميد، ويتوصل من فتحة الباب السابق وصفها إلى دركاة،

#### الواجهة الشمالية:

يبلغ طول هذه الواجهة نحو٣٧م، وهي تمتد في استقامة واحدة، وعلى بعد ٣,٤٦م من طرفها الشمالي الغربي توجد فتحة باب يبلغ اتساعها٥١,١م وارتفاعها ١,٨٧م يغلق عليها باب خشبي مكون من مصراعين، يؤدي إلى الرواق الشمالي للجامع الذي خصص حاليًا لصلاة النساء، ويتوسط هذه الواجهة مدخل بارز، وقد حجبت هذه الواجهة حاليًا باستثناء هذين المدخلين، بعد أن شيدت إلى جوارها مساكن تابعة للأوقاف، ويتوج هذه الواجهة رفرف خشبي مائل غطى بحطات من القرميد،

#### مدخل الواجهة الشمالية:

يلاحظ أنه يبرز عن سمت الواجهة الشمالية - كما سبقت الإشارة-، ويبلغ اتساع واجهته ١٨و ٤م، وبصدرها فتحة باب اتساعها ٢م وارتفاعها ٣٦,٣٥م، يعلوها عقد على هيئة حدوة فرس مدبب محاط بآخر زخرفي على هيئة حدوة فرس مدبب أيضًا، ويغلق عليها باب خشبي من مصراعين زين كل منهما بسبعة صفوف من رءوس المسامير، ويتوج واجهة المدخل حطات مائلة من القرميد، ويتوصل من فتحة الباب السابق وصفها إلى دركاة الواجهة الشرقية:

يبلغ طول هذه الواجهة نحو ٤٠م، وقد حجبت بمبان حديثة شيدت إلى جوارها،

# الواجهة الجنوبية (لوحة ١):

يبلغ طول هذه الواجهة نحو ٣٧م، ويلاحظ أنها تمتد في استقامة واحدة، وتشتمل على مدخل بارز يقع على محور مدخل الواجهة الشمالية السابق وصفها، ثم تمتد الواجهة بعد هذا المدخل حتى نهايتها في الاتجاه الشمالي الغربي، وتوجت هذه الواجهة برفرف خشبي مائل غطى بحطات من القرميد(لوحة ١)٠

# مدخل الواجهة الجنوبية(لوحة ١٠):

يلاحظ أنه يبرز عن سمت الواجهة الجنوبية بمقدار ١,٧٥م، ويبلغ اتساع واجهته ٤,٨٠٤م، وبصدر ها فتحة باب يبلغ اتساعها ٢م وارتفاعها ٤م، يعلوها عقد على هيئة حدوة فرس مدبب محاط بآخر زخرفي على هيئة حدوة فرس مدبب أيضًا، ويغلق عليها باب خشبي مكون من مصراعين زين كل منهما بسبعة صفوف من رءوس المسامير (لوحة ١٠٠٠)، وتفضى فتحة الباب السابق وصفها إلى دركاة ١

# ثانيًا-الوصف الداخلي:

#### الدركاوات:

وضح من الوصف الخارجى لواجهات هذا الجامع أنه يشتمل على ثلاثة مداخل، أحدها وهو الرئيس يتوسط الواجهة الغربية، وآخر بالواجهة الشمالية، أما الثالث فيقابله بالواجهة الجنوبية، ويلى كل مدخل منها-كما سبقت الإشارة- دركاة، يلاحظ أن كلاً من دركاة المدخلين الشمالي والجنوبي متشابهتان تمامًا، حيث تشغل كل منهما مساحة مستطيلة يبلغ طولها من الشرق إلى الغرب ٢,٦٥م، وعرضها من الشمال إلى الجنوب ١,٩٥م، وقد غطيت كل منهما بقبو نصف برميلي،

أما الدركاة التي تلى مدخل الواجهة الغربية، فتشغل مساحة مستطيلة يبلغ طولها من الشرق إلى الغرب ٢,١٠م، ويغطيها قبو نصف برميلى أيضًا، وتفضى هذه الدركاوات الثلاثة إلى داخل إلى الجامع،

#### الصحن (لوحة ١١):

يتوصل إلى الصحن من المداخل الثلاثة التي سبقت الإشارة إليها بعد اجتياز دركاواتها والأروقة التي تؤدى إليها هذه الدركاوات، وهو يشغل مساحة مستطيلة الشكل يبلغ طولها من الشمال إلى الجنوب ٢١م، وعرضها من الشرق إلى الغرب ٤٠و ١٩م، فرشت أرضيته بالدص<sup>٢٥)</sup>، وتتخفض أرضية الصحن عن مستوى أرضية الأروقة بمقدار ٢١,٠م، وتتوسطه خصة أو فسقية مستديرة من الرخام الأبيض ذات حواف مفصصة يبلغ عمقها ١٨,٠م، ترتكز على قاعدة أسطوانية من الرخام أيضًا يبلغ ارتفاعها ٧٠,٠م، ويحيط بها حوض مثمن الشكل يبلغ عمقه ٢٠,٠م، وسمك جدرانه ٢١,٠م، محاط بآخر مربع الشكل طول ضلعه ٢٠,٠م، وعمقه ٢٠,٠م، (لوحة ١١)،

وتطل الأروقة الأربعة على الصحن بأربع واجهات، يلاحظ أن كل واجهة تشبه الواجهة المقابلة لها تمامًا، فالواجهتان الغربية والشرقية(اللوحتان ١١، ١٣)، تشرف كل منهما على الصحن ببائكة مكونة من أربع دعامات مستطيلة من الآجر (١٠٠٧م ×٣٦، ١م) في الوسط، ودعامتين على شكل زاوية قائمة في الأركان، يبلغ ارتفاع كل دعامة من مستوى أرضية الأروقة حتى مستوى مأخذى العقد ٢م، ويعلو هذه الدعامات خمسة عقود على هيئة حدوة فرس مدبب، ارتفاع كل منها ٥٠,٤م واتساعها ٢،١٠م، باستثناء العقد الأوسط الذي يبلغ اتساعه ٣٠,٢م، ويلاحظ أن فتحة هذا العقد قد سدت بالبناء على هيئة حجاب مبنى بالآجر بارتفاع ٥٤,٢م، وهو مقسم إلى ثلاثة أقسام أوسطها مصمت يعلوه عقد مبنى بالآجر بارتفاع معربة على مقد مقد المناء على هيئة محاب

<sup>(&</sup>lt;sup>°¹)</sup> تعنى كلمة "دص" في الاصطلاح المغربى الأرض الصلبة العارية، وهى مادة تغطية تستخدم عادة لتكسية المسطحات الكبيرة وبخاصة الخارجية، وتتكون هذه الأرضية من طمى الأودية يخلط بالجير والرمل بنسبة ثلاثة أجزاء إلى جزء واحد، ويحتاج هذا الملاط إلى بضع ساعات قبل أن يتماسك ويصبح صالحًا للاستعمال، وحينئذ يفرش على الأرض ويدك لعدة ساعات انظر: أندريه باكار: المغرب والحرف التقليدية الإسلامية في العمارة، ترجمة د.سامى جرجس، دار أتولييه 74 للنشر، ١٩٨١م، المجلد الأول، ص ص ٤٩٥٦، ٤٧٨.

نصف مستدير، وأما القسمان الجانبيان فبكل منهما فتحة اتساعها ٢٠,٠٠ وارتفاعها العبد عقد على هيئة حدوة فرس مدبب (لوحة ١٣)، تفضيان إلى رواق القبلة (لوحة ١٤)، ويلاحظ أن أرضية الصحن تشتمل أسفل القسم الأوسط لهذا الحجاب على حنية مجوفة تقع على محور المحراب بنفس مستوى أرضية الصحن، يبلغ اتساعها ام وعمقها ١م أيضًا، وهي تحل مع الحجاب السابق وصفه محل المحراب في تحديد اتجاه القبلة، عند استخدام الصحن للصلاة في فصل الصيف (لوحة ١٣)، لذلك يطلق على هذا الحجاب وفقًا للاصطلاح المغربي مصطلح المحراب الصيفي أو العنزة، ويعلو هذه العقود بهاتين الواجهتين رفرف خشبي مائل غطى بحطات من القرميد (اللوحتان ١٢)،

أما الواجهتان الجنوبية والشمالية (لوحة ١٥)، فتشرف كل منهما على الصحن ببائكة مكونة من ثلاث دعامات مستطيلة من الآجر في الوسط، تشبه مثيلاتها السابق وصفها بالواجهتين الغربية والشرقية، وعلى دعامتين على شكل زاوية قائمة في الأركان، ويعل هذه الدعامات أربعة عقود على هيئة حدوة فرس مدبب، يبلغ اتساع كل منها ٢٠,٦م وارتفاعها ٧٠,٤م، ويلاحظ أن الجزء السفلي لفتحات عقود الواجهة الشمالية، باستثناء فتحة العقد الأخير من الطرف الشمالي الشرقي، سدت بحجاب من الخشب بارتفاع ٢م من مستوى أرضية الصحن، وذلك لتوفير نوع من الخصوصية للنساء التي تصلى بالرواق الشمالي للجامع الذي أصبح قاصرًا عليهن-كما سبقت الإشارة- ويعرف هذا الرواق حاليًا بقصورة النساء،

# الأروقة الأربعة للجامع: رواق القبلة (شكل ٢) (اللوحتان ١٦، ١٧):

يقع إلى الشرق من الصحن، وهو أكبر أروقة الجامع وأعمقها، ويشغل مساحة مستطيلة يبلغ طولها من الشمال إلى الجنوب ٢٥,٨٥م، وعرضها من الشرق إلى الغرب ١٣,٢٥م، ويطل على الصحن ببائكة مكونة من خمسة عقود على هيئة حدوة فرس مدبب، سبق وصفها عند وصف الصحن(لوحة ١٢)، ويشتمل رواق القبلة على ثلاث بلاطات موازية لجدار القبلة، يلاحظ أن البلاطة الأولى من جهة الصحن أكثر ها اتساعًا، إذ يبلغ اتساعها 7,3م، واتساع البلاطة الوسطى 7,7م (لوحة ١٦)، بينما يبلغ اتساع البلاطة التي تتقدم المحراب 7,4م (لوحة ١١)، وقد تشكلت هذه البلاطات بواسطة ثلاث بائكات بكل بائكة ثمانية دعامات مستطيلة من الآجر 7,4م ( 7,4م ) في الوسط، ودعامتين مدمجتين في الجدارين الشمالي والجنوبي للجامع، ارتفاع كل دعامة من مستوى أرضية الرواق حنى مستوى مأخذى العقد ٢م، وقد غطى الجزء السفلي لهذه الدعامات كغير ها من دعامات

وجدران الجامع، بكساء من الحصير الملون(اللوحتان١٦، ١٧)، وتحمل هذه الدعامات تسعة عقود على هيئة حدوة فرس مدبب، تمتد بموازاة جدار القبلة، وكان يغطى بلاطات رواق القبلة سقف خشبى، لكنه أزيل في الأربعينيات من القرن الماضى كما سبقت الإشارة وغطى رواق القبلة بسقف مسطح من الخرسانة المسلحة،

المحراب (اللوحتان ١٨، ١٩):

يتوسط الجدار الشرقى لرواق القبلة، وهو عبارة عن حنية ذات خمسة أضلاع، يلاحظ أن الضلعين الجانبين أكثر طولاً من الأضلاع الثلاثة الأخرى، نظرًا لعمق حنية المحراب البالغ٥٥,٣م، ويبلغ اتساعها ٧٥,١م، وإرتفاعها ٣٥,٣٥م، ويعلوها عقد على هيئة حدوة فرس مدبب، زينت توشيحتاه بزخارف نباتية وهندسية دقيقة نفذت على الجص (لوحة ١٩)، كما زين باطنه بزخارف نباتية وهندسية نفذت على الجص أيضًا، ويؤطر هذا العقد ثلاثة أشرطة من الجص تزينها كتابات بالخط الثلث تقوم على مهاد من زخارف نباتية، نصها على الشريط الأيمن الرأسي: (وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ربنا ولا)، وعلى الشريط الأفقى: (تحمل علينا أصرًا كما حملته على الذين من قبلنا ربنا ولا تحملنا مالا طاقة)، ونصها على الشريط اليسر الرأسى: (لنا به واعفو عنا واغفر لنا وارحمنا أنت مولاناً فانصرنا على القوم الكافرين)، ويعلو الشريط الأفقى مساحة مستطيلة من الجص تزينها خمسة حشوات مستطيلة توج كل منها بعقد نصف مستدير، وزينت هذه الحشوات بزخارف نباتية وهندسية نفذت على الجص (لوحة ١٩)، ويؤطر هذه الزخارف ثلاثة أشرطة من الجص تزينها كتابات بالخط الثلث تقوم على مهاد من زخارف نباتية، نصها على الشريط الأيمن الرأسي: (لله ما في السماوات وما في الأرض وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله فيغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء والله على)، وعلى الشريط الأفقى: (كل شيء قدير أمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون كل أمن بالله وملائكته)، ونصها على الشريط الأيسر الرأسي: (وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير لا يكلف الله نفسًا إلا) (٥٠) (لوحة ٩١)، يعلو ذلك مساحة مستطيلة خالية من الزخرفة، يعلوها السقف المسطح الحديث السابق وصفه،

أما بالنسبة لحنية المحراب من الداخل فيلاحظ أنها خالية من الزخرفة، ويغطى قطاعها السفلى كساء من الحصير الملون (لوحة ١٩)، وقد غطيت حنية المحراب بقبة خالية من الزخرفة ٠

ويوجد بجدار القبلة أربع فتحات أبواب اثنتان على يسار المصلى في المحراب واثنتان على يمينه (لوحة ١٧)، بالنسبة للفتحتين اللتين على اليمين، تقع الأولى على بعد ٢٠٦٠م من المحراب، ويبلغ اتساع فتحتها ١م وارتفاعها ٢٠,٣٥م، يغلق عليها باب خشبى مكون من مصراعين يفضى إلى دخلة بنفس اتساع فتحة الباب، ويبلغ عمقها ٣٣٠،٠٥، تستخدم ككتبية

<sup>(</sup>٥٣) سورة البقرة الآيات من ٢٨٤ :٢٨٦.

لحفظ الكتب والمصاحف، وعلى بعد ٢م من هذه الكتبية توجد كتبية تشبه السابق وصفها جملة وتفصيلاً، أما بالنسبة للفتحتين اللتين على يمين المصلى في المحراب، أولهما تقع على بعد ٢,٦٠م من المحراب، ويبلغ اتساع فتحتها ١م وارتفاعها ٢,٤٠م، يغلق عليها باب خشبى مكون من مصراعين، يفضى إلى بيت المنبر، وعلى بعد ١,٨٠م من الباب السابق وصفه توجد فتحة باب أخرى، يبلغ اتساعها ١م وارتفاعها ٢,٣٠م، يغلق عليها باب خشبى مكون من مصراعين، يفضى إلى مصلى الجنائز،

# الرواق الغربى:

يقع في مقابل رواق القبلة، وهو يشغل مساحة مستطيلة يبلغ طولها من الشمال إلى الجنوب ٣٨,٢٥م، ويغطيه سقف مسطح من الخرسانة المسلحة، ويطل هذا الرواق على الصحن ببائكة مكونة من خمسة عقود على هيئة حدوة فرس سبق وصفها عند وصف الصحن •

# الرواقان الجنوبي والشمالي (لوحة ٢٠):

يلاحظ أنهما متشابهان تمامًا، حيث يشغل كل منهما مساحة مستطيلة يبلغ طولها من الشرق إلى الغرب ٢٤م، وعرضها من الشمال إلى الجنوب٢٤٤م، ويطل كل منهما على الصحن ببائكة مكونة من أربعة عقود على هيئة حدوة فرس سبق وصفها عند وصف الصحن (لوحة ١٥)، ويشتمل كل منهما على أربع بلاطات موازية لجدار القبلة تشكلت بواسطة ثلاث بوائك بكل بائكة منها دعامتان مستطيلتان من الآجر، ودعامة مدمجة في الجدار الجنوبي للجامع بالنسبة للرواق الجنوبي، ومدمجة في الجدار الشمالي فيما يخص الرواق الشمالي، وتحمل دعامات كل بائكة عقدين على هيئة حدوة فرس مدبب، يلاحظ أن التحق العقد الذي جهة الصحن يبلغ اتساعه ٨٨، ٢م، بينما يبلغ اتساع العقد الآخر، ٣٠,٣م (لوحة، ٢٠)، وقد غطى كل رواق منهما بسقف مسطح من الخرسانة المسلحة،

#### بيت المنبر:

يقع على يمين المصلى في المحراب، ويبرز عن سمت جدار القبلة من الخارج، ويتوصل اليه من خلال فتحة باب تقع على يمين المصلى في المحراب سبق وصفها عند وصف جدار القبلة (لوحة١٧)، وهو يشغل مساحة مستطيلة يبلغ طولها من الشرق إلى الغرب٢٠٧م، وعرضها من الشمال إلى الجنوب٨٠، م، ويوجد بأرضيتها قضيبان من الحديد في وضع متواز بنفس اتساع قاعدة المنبر، ويستمر القضيبان خارج بيت المنبر بأرضية البلاطة الأولى التي تتقدم المحراب، ويعلو هذا الجزء غطاء من الحصير والسجاد يتم رفعه عند إخراج المنبر لتلقى من عليه الخطبة، حيث تشتمل قاعدة المنبر حكما جرت العادة ببلاد الغرب الإسلامي-على مجموعة من العجلات مثبتة في قوائم قاعدته لتنزلق على القضيبين السابق وصفهما، فإذا ما انتهت الخطبة أعيد المنبر إلى حجرته

وتكتمل الصفوف وراء الإمام بدون انقطاع في وتجدر الإشارة إلى أن المنبر الأصلى لم يعد موجودًا بالجامع واستعيض عنه بآخر حديث، وقد غطى بيت المنبر بسقف مسطح من الخرسانة المسلحة •

#### مصلى الجنائز:

يقع على يمين المصلى في المحراب، وهو يبرز عن سمت جدار القبلة من الخارج، ويتوصل إليه من خلال فتحة باب تقع على يمين فتحة الباب المؤدية إلى بيت المنبر، وقد سبق وصفها عند وصف جدار القبلة، ويلاحظ ارتفاع أرضية مصلى الجنائز عن مستوى أرضية رواق القبلة، لذلك تفضى فتحة الباب السابق وصفها إلى سلم صاعد مكون من ثلاث درجات توصل بدورها إلى مصلى الجنائز، وهو يشغل مساحة مستطيلة يبلغ طولها من الشمال إلى الجنوب١٨، وعرضها من الشرق إلى الغرب٢،١، ويشتمل جدارها الجنوبي على فتحة باب يبلغ اتساعها٠٧،١م وارتفاعها٠٥،٢م، يغلق عليها باب خشبى مكون من مصراعين، يطل على الشارع المعروف بزنقة المسجد٠

#### المئذنة (اللوحتان ١، ١٢):

في عام ١٩٣٣م هدمت المئذنة الأصلية للجامع- كما سبقت الإشارة- لذلك لا نعرف شكلها المعماري ولا موقعها من الجامع، وقد شيدت مئذنة حديثة للجامع أعلى كتلة مدخل واجهته الجنوبية (لوحة ١)، وهي ذات مسقط مستطيل، وتتكون من طابقين يبلغ ارتفاعهما الكلي من مستوى أرضية الشارع نحو ١٥م، ويبلغ عرض قاعدتها ٢٠,٠٦م، ويتوصل إلى داخل المئذنة من فتحة باب بالجدار الجنوبي للجامع، يبلغ اتساعها ٢٠,٠٨م وارتفاعها ١٨٥م، يغلق عليها باب خشبي من مصراع واحد، يؤدي إلى سلم صاعد مكون من ٢٠درجة توصل إلى الممشى الذي يفصل الطابق الأول عن الثاني، ويتخلل الواجهات الأربعة للطابق الأول مجموعة من الفتحات المزغلية الشكل، لإضاءة السلم الداخلي للمئذنة،

#### الميضأة (اللوحتان ٢١، ٢٢):

تقع هذه الميضاة خارج مساحة الجامع في مقابل واجهته الغربية-كما سبقت الإشارةويبدو أنها حديثة على تاريخ إنشاء الجامع أو مجدده بالكامل، وهي تشغل مساحة مستطيلة
محاطة بعدد من الحوانيت من الجهات الشرقية والجنوبية والشمالية، ويتم الوصول إليها
من خلال فتحة باب تقع في مقابل المدخل الرئيس للجامع الذي يتوسط واجهته الغربية،
يبلغ اتساعها ١م وارتفاعها ٢م، يغلق عليها باب حديدي من مصراع واحد، يوصل إلى
دهليز يشغل مساحة مستطيلة يبلغ طولها من الشرق إلى الغرب ٢٠٤٠م، وعرضها من
الشمال إلى الجنوب ٥٥,١م، بنهايته فتحة تفضى إلى صحن الميضاة، الذي يشغل بدوره
مساحة مربعة طول ضلعها ٢٦,٠٠م، محاط بثمانية دعامات مربعة المسقط طول ضلعها

لاستزادة عن ظاهرة المنابر المتحركة ببلاد الغرب الإسلامي، انظر: محمد أبورحاب: المرجع السابق، ص ص0 - 271.

٥٢,٠م، ويحيط بالصحن من الجهات الأربع رواق يبلغ اتساعه في الجهة الشرقية ١٢,٧م، وفي الجهة الجنوبية ١٨,٧م، أما في الجهة الغربية فيبلغ ٤٤,٢م، بينما يبلغ اتساعه في الجهة الشمالية ١,١٠م، وتشتمل هذه الميضأة على ثمانية مراحيض تقع خلف الرواق الجنوبي، يشغل كل مرحاض منها مساحة مستطيلة يبلغ طولها من الشرق إلى الغرب ٤٠,١م، وعرضها من الشمال الى الجنوب ٥٨,٠م، لكل مرحاض فتحة باب يبلغ الساعها ٦٦,٠م، وارتفاعها ١,٨٠٠م، يغلق عليها باب خشبي من مصراع واحد (لوحة ٢٢)،

#### المصادر والمراجع

#### أولاً- المصادر العربية:

- الإدريسي (أبو عبدالله محمد بن محمد بن عبدالله بن إدريس الحمودي الحسني من القرن ٦هـ/١٢م): نزهة المشتاق في اختراق الأفاق، مكتبة الثقافة الدينية، د.ت.
- الإفراني (محمد الصغير بن الحاج بن عبد الله المراكشي، توفي بعد عام ١١٥٧ هـ /١٧٤٥): نزهة الحادي بأخبار ملوك القرن الحادي، تحقيق عبد اللطيف الشادلي، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ١٩٩٨م.
- الإفراني: صفوة من انتشر من أخبار صلحاء القرن الحادي عشر، تحقيق د. عبد المجيد خيالي، مركز التراث الثقافي المغربي، الدار البيضاء المغرب، ٢٠٠٤م ٠
- البيذق (أبوبكر بن على الصنهاجي، من القرن ٦هـ/١٢م): أخبار المهدى بن تومرت وبداية دولة الموحدين، تحقيق عبد الوهاب بن منصور، دار المنصور للطباعة والوراقة، الرباط، ١٩٧٣م.
- ابن خلدون (عبدالرحمن بن محمد الحضرمي، ت: ٨٠٨هـ/٢٠٤١م) تاريخ ابن خلدون المسمى العبر وديوان المبتدا والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوى السلطان الأكبر، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، ١٩٩٢م.

- ابن أبي زرع(على بن عبد الله الفاسى، ت: ١٤٧هـ/١٣٤٠م): الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، تحقيق: عبد الوهاب بن منصور، المطبعة الملكية بالرباط، ١٩٧٢م.
  - الزياني(أبوالقاسم، ت: ١٢٤٩هـ/١٨٣٣م): الترجمانة الكبرى في أخبار المعمور برًا وبحرًا، تحقيق عبد الكريم الفيلالي، دار نشر المعرفة للنشر والتوزيع، الرباط، ١٩٩١م.
- الضعيف الرباطي (محمد بن عبد السلام بن أحمد بن محمد، كان حيًا حتى عام ١٢٣٨ هـ/١٨١٢م): تاريخ الدولة العلوية السعيدة من نشأتها إلى أواخر عهد مولاى سليمان، تحقيق محمد البوزيدي الشيخى، دار الثقافة للنشر والتوزيع، الدار البيضاء، ١٩٩٨م.
- ابن عذارى (المراكشى، ت: ٦٩٥هـ/١٢٩٥م): البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، قسم الموحدين، تحقيق إبراهيم الكتانى وآخرون، الجمعية المغرية للتأليف والترجمة والنشر، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان، دار الثقافة للنشر والتوزيع، الدار البيضاء، ١٩٨٥م.
- الفشتالى(عبدالعزيز بن محمد، ت: ١٠٣٢هـ/١٦٢٦م): مناهل الصفا في مآثر موالينا الشرفا، تحقيق د. عبد الكريم كريم، منشورات جمعية المؤرخين المغاربة، الرباط المغرب، ط٢، ٥٠٥م.
- ابن القطان (أبومحمد حسن بن على بن محمد بن عبدالملك، توفى منتصف القرن ٧هـ/١٣م): نظم الجمان لترتيب ما سلف من أخبار الزمان، تحقيق د. محمود على مكى، دار الغرب الإسلامي، بيروت لبنان، ٩٩٠م.
- ليون الإفريقي (الحسن بن محمد الوزان، توفى بعد عام ٩٥٧ هـ/١٥٥٠م): وصف إفريقيا، جزآن، ترجمة: د. محمد حجي ود. محمد الأخضر، الطبعة الثانية، دار الغرب الإسلامي، بيروت- لبنان، ١٩٨٣م.
- مؤرخ مجهول: تاريخ الدولة السعدية التكمدارتية، تحقيق عبد الرحيم بنحادة، دار تينمل للطباعة والنشر، مراكش، ١٩٩٤م٠
- مارمول(كربخال، ألف كتابه بعد عام ٩٧٩هـ/١٥٠١م): إفريقيا، ترجمة د.محمد حجى وآخرون، الجمعية المغربية للتأليف والترجمة والنشر، مطابع المعارف الجديدة، الرباط، ط٣، ١٩٨٨- ١٩٨٩م،
- الناصري(أبو العباس أحمد بن خالد السلاوى، ت: ١٣١٥ هـ/١٨٩٧م): الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى، (٩) أجزاء، تحقيق جعفر الناصري، ومحمد الناصري، دار الكتاب، الدار البيضاء، ١٩٥٤م.

- ابن الوقاد (محمد بن عبد الرحمن التلمساني، توفي بعد ١٠٩٨ هـ/١٦٨٧م): تارودانت فيما بين (١٠٩٨ - ١٠٧٨ هـ/١٦٥٨ - ١٦٦٢م) من خلال مقيدات ابن الوقاد التلمساني، در اسة وتحقيق د. نور الدين صادق، تارودانت، ١٩٩٨م،

#### ثانيًا- المراجع العربية والمعربة:

- إبراهيم حركات: السياسة والمجتمع في العصر السعدي، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، ١٩٨٧م.
- إبراهيم حركات: المغرب عبر التاريخ،، الجزء الثاني، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، ١٩٩٣م.
- أحمد بزيد الكنسانى: تاريخ تارودانت في العصر الوسيط حتى القرن الثامن الهجرى، منشورات نادى الغد الأدبى، تارودانت- المغرب، ١٩٩٩م٠
- أحمد فكرى: المسجد الجامع بالقيروان، مطبعة المعارف ومكتبتها بمصر، ١٩٣٦م،
- أندريه باكار: المغرب والحرف التقليدية الإسلامية في العمارة، ترجمة دسامى جرجس، دار أتولييه 74 للنشر، ١٩٨١م٠
- عثمان عثمان إسماعيل: در اسات جديدة في الفنون الإسلامية والنقوش العربية بالمغرب الأقصى، دار الثقافة، بيروت-لبنان، د.ت.
- محمد أبو رحاب: العمائر الدينية والجنائزية بالمغرب في عصر الأشراف السعديين- دراسة آثارية معمارية، دار القاهرة، القاهرة، ٢٠٠٨م.
- محمد حجى: الحركة الفكرية بالمغرب في عهد السعديين، منشورات دار المغرب للتأليف والترجمة والنشر، مطبعة فضالة، ١٩٧٨م٠
- مصطفى بنعلة: تاريخ الأوقاف الإسلامية بالمغرب في عصر السعديين من خلال حوالات تارودانت وفاس، منشورات وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، المملكة المغربية، ٢٠٠٧م٠
- مولود شهبون: المونوغرافية الثقافية لإقليم تارودانت، وزارة الشئون الثقافية، المندوبية الإقليمية، تارودانت، المملكة المغربية، ٩٩٩ م،

#### ثالثًا- الدوريات العربية:

- أحمد فكرى: مسجد الزيتونة بتونس، بحث نشر في المجلة التاريخية المصرية، المجلد الرابع، العدد الثاني، مايو ١٩٥٢م٠
- زكي على: أهم الآثار التاريخية بتارودانت، بحث نشر في مجلة الصديق، العدد الثاني، جمعية أصدقاء الثقافة والفن بتارودانت، المغرب، إبريل ١٩٧٧م٠
- محمد المنونى: الخزائن العلمية بمدينة تارودانت وما إليها، بحث نشر في مجلة دعوة الحق، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، مطبعة فضالة، المحمدية، المغرب، أغسطس سبتمبر ١٩٩٠م،

- مصطفى بن عمر المسلوتى: الحركة العلمية في الجامع الكبير بمدينة تارودانت خلال القرنين العاشر والحادى عشر الهجريين، بحث نشر في مجلة دعوة الحق، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، مطبعة فضالة، المحمدية، المغرب، يناير فبراير، 199٧م،
- نور الدين صادق: صعوبات التأريخ المحلي بالمغرب- تاريخ تارودانت نموذجًا، بحث نشر في مجلة أمل، عدد مزدوج ٢٢- ٢٣، السنة الثامنة، مطبعة النجاح الجديدة، الدار البيضاء، ٢٠٠١م،

#### رابعًا- الرسائل الجامعية:

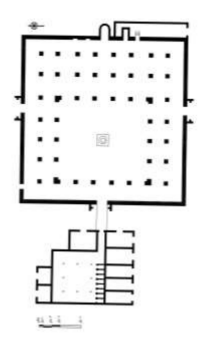
- محمد لكثيرى وعبد الكريم لحراش: الجامع الأعظم بتارودانت دراسة في الجانب التاريخي والعلمي، بحث لنيل الإجازة في الدراسات الإسلامية، كلية الآداب والعلوم الإنسانية بأكادير، جامعة ابن زهر، المغرب، ١٩٩٧م.
- محمد محمد الكحلاوي: العمارة الإسلامية في الغرب الإسلامي- عمائر الموحدين الدينية في المغرب، دراسة أثرية معمارية، رسالة دكتوراه، كلية الآثار- جامعة القاهرة، ١٩٨٦م.

## خامسًا- المراجع الأجنبية:

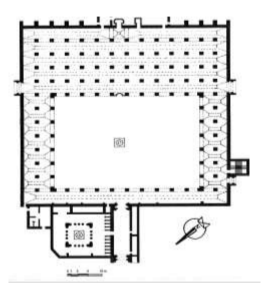
- De Castres, H., Le Cimetière de D.Jama El Mansour, Hespéris, Tome VII, Libraose, Pairs, 1932.
- Marçais, G., L'Architecture Musulmane d'Occident Tunisie, Algérie, Maroc, Espagne et Sicile, Paris, 1954.
- Maslow, B., Les Mosquées de Fès et du Nord du Maroc, Les Éditions d'Art et d'Histoire, Paris, 1934.
- Terrasse, H., Histoire du Maroc, Casablanca, 2Vols., 1949.



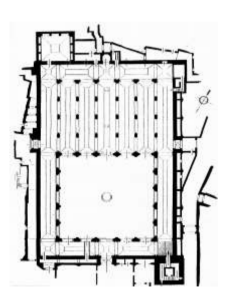
(خريطة ۱) مدينة تارودانت في العصر السعدى عن: بنعلة: المرجع السابق، جـ ١، ص ١ ٠٥.



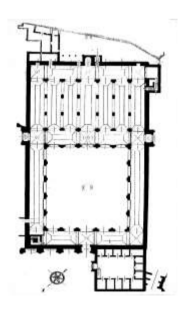
(شكل ٢) مسقط أفقى للجامع الجديد بتارودانت عمل الباحث



(شكل ١) مسقط أفقى للجامع الكبير بتارودانت عمل الباحث



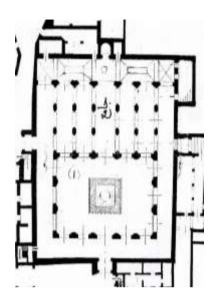
(شكل؛) مسقط أفقى لجامع المواسين بمراكش عن: مفتشية المبانى التاريخية بمراكش.



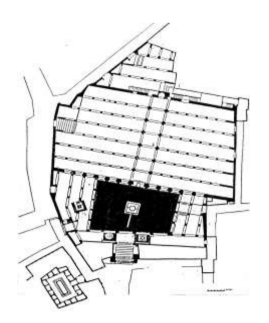
(شكل٣) مسقط أفقى لجامع باب دكالة بمراكش عن: مفتشية المبائى التاريخية بمراكش.



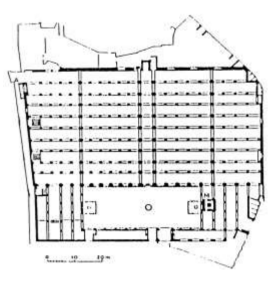
(شكل،) مسقط أفقى لجامع الزاوية الجزولية بمراكش عن: مفتشية المبانى التاريخية بمراكش.



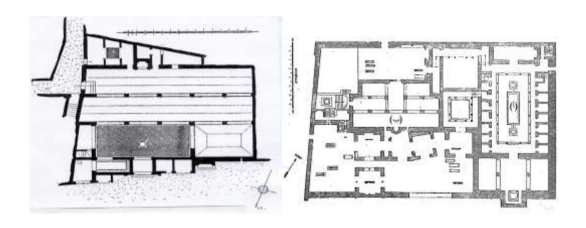
(شكله) مسقط أفقى لجامع أبى العباس السبتى بمراكش عن: مفتشية المبانى التاريخية بمراكش.



(شكل  $\Lambda$ ) مسقط أفقى لجامع الأندلس بمدينة فاس عن: محمد الكحلاوى: عمائر الموحدين الدينية، شكل  $^{\circ}$  ك

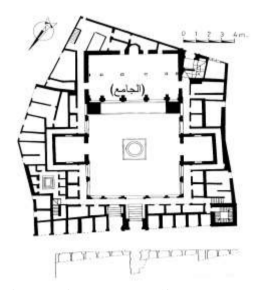


(شكل ٧) مسقط أفقى لجامع القرويين بمدينة فاس عن:Marçais, G., Op.Cit,fig.128, p.199

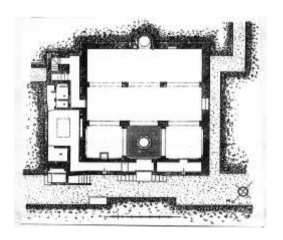


(شكل ۱۰) مسقط أفقى لمسجد الشرابليين بفاس القديمة. Maslow, B., Les Mosqueés عن . PL.24.

(شكل ٩) مسقط أفقى لمسجد شالة بعد الزيادة المرينية عن: عثمان إسماعيل: دراسات جديدة في الفنون الإسلامية، شكل ٩.



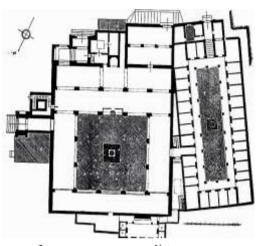
(شكل ٢) مسقط أفقى لجامع المدرسة البوعنانية بفاس القديمة عن:وكالة التخفيض من الكثافة وإنقاذ مدينة فاس،بتصرف



(شكل ۱۱) مسقط أفقى لمسجد الزهر بفاس الجديد عن:Maslow, B., Ibid. ,PL. 20



(لوحة ١) الواجهة الجنوبية للجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث



(شكل ١٣) مسقط أفقى لمسجد باب الجيسة بفاس القديمة. القديمة. عن:Maslow, B., Op.Cit, ,PL. 32



(لوحة ٣) السقف الخشبى للجامع الكبير بتارودانت تصوير الباحث



(لوحة ٢) مئذنة الجامع الكبير بتارودانت تصوير الباحث



(لوحةه) السقف الخشبى للجامع الكبير بتارودانت تصوير الباحث



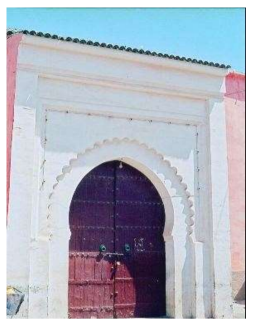
(لوحة؛) السقف الخشبى للجامع الكبير بتارودانت تصوير الباحث



(لوحة ٧) الواجهة الغربية للجامع الجديد بتارودانت بمراكش. تصوير الباحث



(لوحة ٦) سقف الجامع الكبير بتارودانت من الخارج تصوير الباحث



(لوحة ٩) مدخل الواجهة الغربية للجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث



(لوحة ٨) الواجهة الغربية للجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث



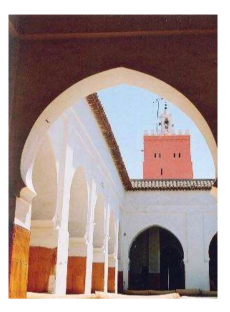
(لوحة ١١) صحن الجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث



(لوحة ١٠) مدخل الواجهة الجنوبية للجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث



(لوحة ١٣) الواجهة الشرقية لصحن الجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث.



(لوحة ٢) الواجهة الشرقية لصحن الجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث.



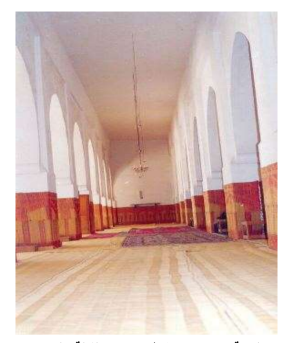
(لوحة ١٥) الواجهة الشمالية لصحن الجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث.



(لوحة ٤١) الحجاب الذى يتوسط واجهة رواق القبلة المطلة على صحن الجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث.



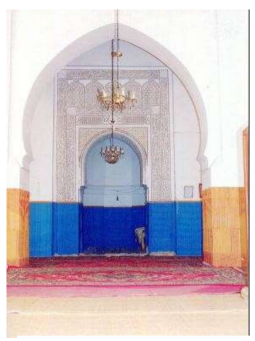
(لوحة ١٧) البلاطة التى تتقدم المحراب برواق القبلة بالجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث.



(لوحة ١٦) إحدى بلاطات رواق القبلة بالجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث.



(لوحة ١٩ )محراب الجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث.



(لوحة ١٨) واجهة محراب الجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث.





(لوحة ٢١) سقف ميضأة الجامع الجديد التى تقع فى مقابل واجهته الغربية تصوير الباحث.

(لوحة ٢٠) الرواق الجنوبي للجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث.



(لوحة ٢٢) ميضأة الجامع الجديد بتارودانت تصوير الباحث.